# ORATIO

DE

Vanitate Luminis Natura,

Habita 2. April, Anno 1733

IN

Communi universitatis Andreapolitana auditorio: Quum Rectoris dignitatem annuam deponeret,

AUCTOR

ARCHIBALDUS CAMPBELL

S. T. P. & Hiftor. Ecclefiaft. Protesfor Regius.

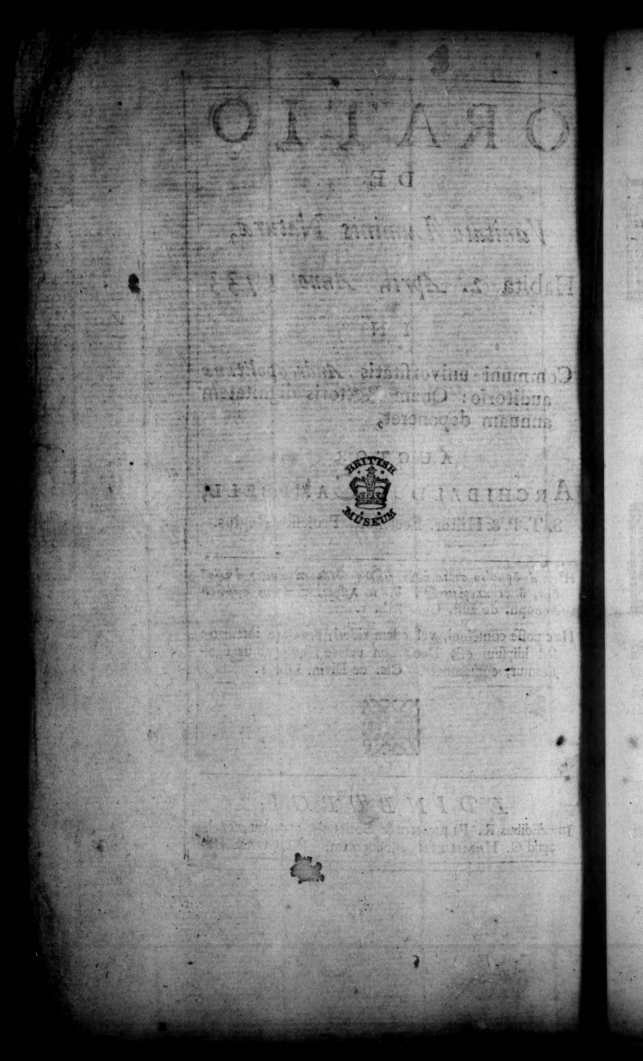
H' γε δυθρωπίνη σοφία εδεν μάλλου διδι το άριστο άιρθο Sai, η ει κληρέμει Θ, δ, π λάχει, τοτό τις αράποι» Kenoph. de Inft. Cys. Lib. 1.

Hæc polle contemni, vel etiam rideri, præclare intelligo: fed idiplum est, Deos non putare; quæ ab iis fignificantur, contemnere. Cic. de Divin. Lib. r.



#### EDINBURGI;

apud G. Hamilton Bibliopolam. MDCCXXXIII



Splendidissimo atque ornatissimo Viro,

# JACOBO

Duci CANDOSSENSI, &c.

Cancellario Universitatis Andreapolitana dignissimo,

Professionis ibidem Medica Conditori munifico:

ORATIONEM hanc Academicam,

Dicat dedicatque, summa cum Observantia,

Archibaldus Campbell.

Splendidissimo atque ornatissimo Viros

# JACOBO

Duci.A GRADDAROUSI, &c.

Pag. 18. L. 15. leg. nonnulli.
Pag. 7. L. 15. leg. Denique.
Pag. 18. L. 7 in Marg. leg. 1xev.
Pag. 22. L. 12. in Marg. leg. quam vis.
Pag. 28. L. 17. in Marg. pro situs leg. 1800, 2.

Professionis ibidem Medica Conditori munisco:

ORATIONEM hanc Academicam,

Dieat dedicatque, summa cum Observantia,

ARCHIBALDUS CAMPBELL.

ati,

esac sac

enni Hai

in.

53.65

phil tim feru inda

nan nan hon

fupe

psi nulla credulitate aut superstitione occupati, ex fingulari fua erga hominum genus benignita-



#### i idi benefici, qui ne home e, not raque Evillian fupe (lin liberare faragunt, unquem nos rogent, ut igfi

nos lis credulos proficores: Non indignentur,

nos corum argumenta nofiris ponderibus ex-

## Vanitate luminis naturæ.



IHIL, inquit Cicero, tam absurde dici potest, quod non dicatur ab aliquo Philosophorum. Quod autem absurde dicitur, non tantum apud antiquos, suos habuit patronos; sed recentium etiam

philosophorum patrociniis defenditur. Non statim itaque admittendum, quod in medium proferunt qui vocantur philosophi; sed omnia caute indaganda, ne falsa pro veris amplectamur.

Hodie sunt nonulli, qui religionem christianam rem fictam esse & commentitiam criminantur; nosque omnes, qui eam profitemur, homunculos esse credulos, summaque imbutos superstitione. Viri igitur illi magni atque boni,

ipsi nulla credulitate aut superstitione occupati, ex singulari sua erga hominum genus benignitate, gloriose quidem suscipiunt, ut mentes nostras hisce malis liberent gravissimis, summique Numinis virtutes & persectiones vindicent: Ac quo præclarum hoc expleant munus & persiciant, omnes sane nervos contendunt, ut explicent falsitatem religionis christianæ, atque eam in oculis conspectuque omnium exponant! Absit vero, ut viri illi benesici, qui nos homunciones a credulitate, nostraque christiana superstitione, liberare satagunt, unquam nos rogent, ut ipsi nos iis credulos præbeamus: Neu indignentur, nos eorum argumenta nostris ponderibus examinare.

Liber extat nuper editus, cui titulus, [Chriflianity as Old as the Creation, i. e. ] Christianitas rebus creatis coava, ubi plane fatis & aperte affirmatur, Deum hominibus non posse religionem divinitus impertire, quam ipsi viribus suis indagando affequi non possint; cujusque omnia quæcunque capita non fint insita in natura, & ab ea profecta. Ex quo sequitur, si religio aliqua ex ejusmodi constet capitibus, que homines soli per se investigare non possint & explorare; vel ejusmodi complectatur instituta, qua in natura non fundata, ex arbitrio folo pendeant & mera voluntate; iftiusmodi religionem Deum habere authorem non posse. Quum vero religio christiana ejusmodi complexu suo capita contineat & instituta, hinc auctor libri jam lau-1131

dati, ligion Deum lasse, alian se dan lius ad e quipp ubiqu

pore re: hanc nimi

LEWS.

.orP

dicer

inftr daga num cogn hom quar effe

feet

quæ

lunt

THE

dati, cognitum habet & judicatum, nostram religionem sictam esse & commentitiam; nee
Deum infinite bonum, eam hominibus revelasse. Omnino ille auctor assirmat, religionem
aliam nullam præter naturalem, hominibus posse dari; omnesque etiam homines ad omnia illius capita assequenda, per se satis valere; nec
ad ea percipienda ulla revelatione indigere,
quippe quæ in rerum natura sundata, omnibus
ubique hominibus prompta sint & aperta.

Nobis autem liceat doctrinam illam, hoc tempore fatis celebrem, ad nostras rationes revocare: Et quo rem accurate cogitateque tractemus, hanc nobis methodum persequendam proponimus.

Primum, De lege aut religione naturali pauca dicemus. Deinde perscrutabimur, quasnam res, ad religionem natura pertinentes, suis tantum instructi viribus, nihil adjuvante alio, homines indagando consequi possint. Denique videbimus, num ejusmodi instituta sive capita, ad quorum cognitionem, cura sua & cogitatione eruendam, homines per se non valeant, protinus cogant, quam constituunt religionem, eam divinitus non esse sancitam? Nam aliàs forsitan disputabimus, num satis sit, religionem non a Deo esse professam, quod instituta aliqua comprehendat, qua in natura non sundata, ab arbitrio & voluntate proficiscantur.

Ad

bA

Ad legem aut religionem quod spectat naturalem, iis ea constat & continetur officiis, que in natura fundata, & ab ea profecta, Deo perfolvere tenemur & hominibus; quæque omnia peragenda funt, ut Deo Opt. Max. nos ipsi commendemus, in eisque observandis ætate nostra exacta, vitam cum Deo in celis sempiternam consequamur. Quænam sint ejusmodi officia, nimis longum effer hic recenfere: Volo tamen nonnulla de religione naturali observanda ponere: .: sperious prompta fint & aperta. : eren

Primum, Religionem naturalem in hisce principiis naturalibus, tanquam suis niti fundamentis, nimirum, Quod Deus sit, resque bumanas providentia sua moderetur; quod anima sit immortalis, quodque omnes cujuscunque sortis homines, in vita post hanc altera, pramiis vel panis, pro suis quisque factis, fint afficiendi. (Atque nobis hoc convenit cum auctore Christianitatis rebus creatis coave.) thing simon menois our viribus, othil adjuvante also, homines in-

Deinde, Que funt religionis naturalis munera aut officia, ea non membrorum corporis, sed animi nostri contineri motibus, qui aliorum animorum appetitibus congruant, eorumque serviant felicitati. Religio igitur naturalis non corporis humani motus aliquos; sed quosdam animi noftri affectus, (quibus corporis motus omnes regantur) nobis directe præscribit, Deum erga atque homines observandos. Nec ullæ possunt corporis actiones religioni naturali confentanez aut

aut

antu

F

(qu

aut

& f

tion

mut

abr tari

bus

vol

fati

not

gio

rati

nei

um

mir

tio

at

foc

m

an

on

ftu

an

aut obedientes censeri, quæ non ab eis oriantur affectibus, quibus animi rationales inter se congruant & conveniant.

Præterea, Quum religionis naturalis officia (quæ alia non funt atque quidam animi motus aut affectus, quibus permutandis commodum & felicitatem fuam confectentur animantes rationales) in ipfa natura fint fundata; plane immutabilia erunt atque æterna, nec unquam poterunt abrogari. Humani posse corporis adeo commutari fabricam, ut iisdem plane motibus, quibus omni homini ingeneratur nunc dolor aut voluptas, alia aut contraria nobis ingenerentur, satis perspectum habemus: eos autem animi nostri motus aut affectus, quibus constat religio naturalis, adeo posse permutari, ut animis rationalibus non amplius sint grati & accepti, nemo hominum sibi persuadere potest.

Porro, Religionis naturalis officiis, omnis omnium animantium intelligentia præditorum, salus terminatur Efelicitas. In hac certe rerum constitutione, non quidem directe, sed corporis duntaxat interventu, humanis licet animis ullam coire societarem. Planum tamen est, eas corporis motiones, quæ ex eis animi affectibus proveniant, unde religioni naturali vis aliqua affertur, omnem vitæ tranquillitatem, securitatemque disturbare; eas vero corporis actiones, quæ ex eis animi oriantur motibus, unde religioni naturali subvenitur, amicitiam parere & benevolentiam, commu-

## De vanitate

communemque totius gentis humanæ conciliationem & confociationem tueri & fervare: Nec hominem homini prodelle posse, nisi actiones ejus omnes ex hujusmodi fontibus profluant: Ex quibus solis procreatur & sovetur hominum inter se gratia & voluptas.

Ceterum, Quantum a summi numinis favore nostra pendet felicitas, tantum in officiis religionis naturalis persequendis, concludi debet. Deus enim Opt. Max. qui nobis religionem sancivit naturalem, quemadmodum unusquisque nostrum se gerat in ea retinenda, ejusque muneribus conservandis acriter observat, ut nos, hac vita exacta, in judicium adductos, præmiis aut pænis, pro suis quemque meritis, afficiat. Non tamen apud Deum eodem plane modo, quo apud homines nostram consequimur incolumitatem. Etenim utcunque ab hominibus alienos animos habemus, si tamen externis modo actionibus corum commodis consulere videmur, eorumque utilitati salutique servire, ab eis summam gratiam inire licebit. Quum vero omnia nostra cujusquemodi cogitata, Deus semper percepta habet & comprehensa, nisi interiores animi hostri affectus, cum religione naturali consentiant plane & conspirent; quamcunque tandem externam proferemus pietatem, quascunque etiam corporis motiones hominibus licet gratissimas adhibebimus, hisce tamen externis actionibus de Deo nunquam mereri potetimus. Et inter animos quidem compagibus

cor-

cor

int

inte

gita

nul inte

tur

tur mi

lio

cor

con

mu

m() pite

aut

pon

rat ner

tur

aut

ho

lan

noi que

ufu

qui

qua per

qui

corporis inclusos, quorum nullus alterius queat introspicere cogitata, suam potest quispiam externis duntaxat actionibus securitatem aucupari : inter animos autem corpore solutos, quibus cogitata sua nuda invicem manisestare conceditur, nullus suam poterit assequi incolumitatem, nist interiores ergo alios assectus, ad religionem naturalem conformare velit & instituere. Ut igitur eam consequamur selicitatem, quæ ex summi Numinis gratia pendet & savore, quæque aliorum animorum post hanc vitam consociatione continetur, omnia religionis naturalis munera constanter & perpetuo, quoad ejus sacere possumus, observemus necesse est.

Deinque, Nulla sunt cognitionis aut fidei capita, nulle corporis motiones, quacunque demum autoritate imperate, ullius in religione naturali ponderis aut momenti, nisi eo tendant, ut nos parationes efficient atque promptiores ad ipfius munera obeunda. Si quid igitur in divina insit natura, in divina providentia, in natura humana, aut in eis necessitudinibus quæ Deum inter & hominem intercedunt, cujus cognitio vim nullam habeat ad mentes nostras excolendas, quo nostra fiant studia, in religione naturali persequenda, alacriora; ulline unquam nobis erit usui? ullumve ex eo fructum percipiemus? E. quidem jucunda semper est veri perceptio: quæque hic intelliguntur ad Deum & hominem pertinere, ea si nobis sunt perspecta, voluptate quadam nolmetiplos afficere possunt: apud aniomines and inthe includem

editor.

De vanitate coluini sirogio? mantes autem consociatos, quo tandem valebit ejusmodi cognitio, cum in conjunctione & communitate vitæ, nullam plane afferat communem utilitatem? Nemo non sibi facile persuaserit, istiusmodi cognitionem penitus vanam esse & inanem, quæ ad animantes societate conjunctos nihil pertineat. Nec minus omnibus apertum. eas omnes corporis motiones, quibus nihil, ad percipiendam colendamque religionem naturalem, adjuvamur, etiam vanas esse ac inutiles. & pro nihilo quidem habendas. and autonimos

conflanter & perpetuo, agoad ejus Hisce hactenus explicatis: jam nobis inquirendum est, num homines nullis instructi adjumentis adventitiis, suo ipsi tantum valeant animo, ut omnia, vel maxima saltem, religionis naturalis capita, perscrutari & consequi possint?

In hoe loco tractando, de duobus præcipue capitibus quæstionem constituemus, investigare nunc contenti, num homines per se soli, nihil adjuvante alio quoquam, five Deo five Angelo, eruere possint & patefacere, primum, quod anima sit immortalis; deinde, quod Deus sit, & quænam sint ipsius persectiones et virtutes.

Primum igitur investigandum est, num homines per se satis valeant, ad immortalitatem animæ explorandam. Atque in hac inquisitione ut quam tutissime progrediamur, & quid verum fit aperte perspiciamus ac dilucide: Nobis ante oculos ponamus, homines jam nunc in lucem editos.

editos, adulto quidem corpore, omnibusque animi ornatos viribus, ab ideis tamen omnibus pla-ne vacuos, omniumque rerum intelligentia penitus expertes. Hisce jam hominibus ita consti-tutis, prima qua in ipsorum animis imprimuntur idez, per corporis sensus in animos deriventur necesse est. Quamcunque vero idearum vim aut varietatem habeant illi homines quibus cœli & terrarum orbis eos locupletarit; valde aveo scire, quid illa vi ingenti idearum proficiant, aut quid tandem ex eis assequantur. Tangunt, olfaciunt, gustant, audiunt, cernunt, res plane innumerabiles, varias ac diversas, quarum aliz quiescant, alix moveantur; quarumque tandem experientia provocati alias ex allis usurpando, sui corporis saluti & incolumitati prospiciunt: Sed quaro an unquam ulfa ducentur conjectura ad fufpicandum alias in rerum natura effe res, præter eas quas sensibus perceperunt? Nos quidem disciplinis exculti, qui res a sensibus forsitan remotissimas, cogitatione complecti docemur, animos existere a corpore longe diversos, satis cognitum habemus. Qua vero ratione, homines nulla prorsus doctrina instituti, soli per se reperire, & fibi persuadere queant, mentes existere incorporeas, quarum suasi vas est, aut aliquod receptaculum, corpus humanum; easque corporibus elapfas, in omnem æternitatem esse victuras; qua; inquam, ratione, possint hæc homines perdiscere, fibi solis relicti, nihil adjuvante alio, seu Deo, feu Angelo, equidem non video,

01

q

u

20

q

a

al

d

0

n

f

le

1

·t

F

a

Ipsi sibi conscii sunt, se res objectas percipere. voluptatem sequi, & dolorem aspernari, & posse iplos movere: alios etiam cernunt quamplurimos animantes iisdem admodum viribus ornatos: num itaque vel minimam habebunt suspicionem, omnium suarum perceptionum sedem, ac quasi domicilium; omniumque suorum motuum solum solidumque authorem, esse mentem incorpoream corpore humano inclusam. quæ tandem soluta atque libera corporis contagio, in æterna secula permansura sit? Num æque ac de seipsis, de aliis etiam hoc sentient animantibus? An vero ipsis erit persuasum, unumquemque hominum anima esse præditum incorporea & immortali; aliorum autem omnium animantium corporeas esse animas & caducas? Nihil quidem tale, vel ex conscientia, vel ex sensibus haurire poterunt; nec rationibus a rerum natura petitis, hæc talia dogmata concludere.

Perspicuum est & plane constat, hominem solitarium cum alio nemine adhuc sociatum, alteram este post hanc vitam, divinare non posse; quippe qui, se moriturum, compagibus corporis dissolutis, nulla dum doctus experientia, suspicari minime possit. Primi igitur illi homines, quos in lucem editos esse singimus, ab omnibus ideis vacuos arque nudos, solisque suis instructos facultatibus, se ex hac in aliam esse vitam migraturos, non ante suspicari possunt, quam ex sociis aliquos jam morte viderint deletos; quod non ante annos peractos, forsitan centum, aut aut plures, post ipsos natos eveniret. Ex mortuis autem sociis, quo tandem pacto cognitum erit & exploratum, mortem non esse interitum omnia tollentem atque delentem, sed quandam quasi migrationem commutationemque vitæ, quæ ipsis etiam in cœlum dux tandem sit sutura? Prosecto qui animos corpore solutos, apertos atque simplices, nulla re adjuncta, cogitarione singere aut exprimere non possunt; illi, sibi isti-usmodi res existere, quæ ipsorum intelligentiæ aciem et notionem omnino sugiant, nunquam in animum inducent.

Mihi igitur est persuasissimum, primos illos quos sinximus, homines nulla doctrina instructos adventitia, nunquam posse solos per se, nihil adjuvante alio, animarum naturam, earumque immortalitatem, cognitam & perspectam habere.

Si quis demonstrare receperit, immortalitatem animi apud omnes suisse gentes satis cognitam doctrinam, non equidem inficias ibo. Perdiscere tantum cupio, quibus e sontibus hancce sibi olim hauserint homines cognitionem? Si rationibus in rerum natura sundatis, & ab ea profectis, sibi persuadebant animam esse immortalem; nos etiam homines, eisdem rationibus in medium allatis, eandem veritatem consequi poterimus. Unde autem, Collega Doctissmi, depromenda erunt illa rationes, quibus homines antiqui ad immortalitatem animi percipiendam sunt deducti? Si apud ullos, certe apud philosophos

fophos ejusmodi reperiemus rationes. Sed eorum, qui hanc amplexi sunt sententiam, antiquissimi, nullam sententiæ suæ reddebant rationem (1). Ad Platonem igitur, si vobis placet,
adeamus omnium philosophorum longe principem; & ille nos doceat, quibus rationibus animi æternitatem perspiciamus: Illum enim serunt,
primum de animorum æternitate non solum sensissie idem, quod Pythagoras, sed rationem etiam
attulisse.

In Platonis Phadro Socrates inducitur, animum esse immortalem hac demonstrans ratione: Quod, inquit ille (2), semper movetur, id aternum

non fere reddebant, nist quid erat numeris, aut descriptionibus explicandum. Platonem ferunt, ut Pythagoreos cognosceret, in Italiam venisse, & in ea cum alios multos, tum Architam, Timzumque cognovisse, & dedicisse Pythagorea omnia: Primumque de animorum zeternitate non solum sensisse idem, quod Pythagoras, sed rationem etiam attulisse. Cic. Tuscul. Quest. Lib. 1.

Lib. 1.

(2) Πάσα Ψυχή, άθάνατος, το το άθημίνητον, άθανατον το Α΄ άλλο μινών, με μπ άλλω κινώμενον, παυλαπ έχον κινήσεως, παυλαι έχει ζωής. μένον θη το αρτό κινών, άτε εκ άπολε πον έαυτο έποτε λής ει κινέμενον, άλλα με τοις άλλοις όσα κινέι), τέτο πηγή με άρχη κινήσεως θρχή θε άγκνητον. Εξ άρχης το άναγκη και το τργυρμένον γίγνεως, αρτίν θε αμά εξ ένδις ει το όκ τε άρχη μεριστο, έκ άν εξ άρχης μεριστο, έπειδί θε αγκνητον όξι, με απάρθος αμτό άναγκη εθ. αρχης χθη άξε πολαμένης, έτε άυτή ποτε έκ τε, έτε άλλο θε εκένης γενήσε θε και πάντα μγυρα. Επα δι κινήσεως αμέ άξε χή, το άυτο κινών. τέτο θε επ απόλλοδε, έτε χίγνεως δυνατον ή πάντα τε έρανον, πάσων τε γήν ευμπεσεσαν είναι, με μήτοτε αμετικές εκτιστικές κινηθέντες γενήσε θε βανώτε θε πάρος αμετικές εκτιστικές κινηθέντες γενήσε θε βανώτε θε πάρος αμετικές εκτιστικές κινηθέντες γενήσε θε βανώτε θε πάρος αμέτες εκτιστικές κινηθέντες γενήσε θε βανώτε θε πάρος αμέτες εκτιστικές κινηθέντες γενήσε θε βανώτε θε πάρος αμέτες δε πάρος αμέτες δε πάρος κινηθέντες γενήσε θε βανώτες θε πάρος αμέτες δε πάρος δε παριστείες δε πάρος δε πάρο

ternum eft. Quod autem motum affert alicui, quodque ipsum agitatur aliunde, quando finem habet motus, vivendi quoque finem habeat necesse est. Solum igitur quod seipsum movet, quia nunquam deseritur a se, nunquam ne moveri quidem definit; quin cæteris que moventur, bic fons, hoc principium movendi. Principii autem nulla est origo; nam ex principio briuntur omnia: ipfum autem nulla ex re alia nasci potest: nec enim esset id principium, quod gigneretur aliunde. Quod fl nunquam oritur, nec occidit quidem unquam. Nam principium extinctum, nec ipium ab alio renascetur, nec a se aliunde creabit i fi quidem necesse est a principio oriri omnia: ita fit, ut motus principium ex eo fit, quod ipfum a se movetur : id autem nec nasci potest. nec mori : vel concidat omne cœlum, omnifL que natura consistat necesse est, nec vim ullam nancifcatur, qua primo impulfu moveatur. Cum pateat igitur, aternum id esse, quod seipsum moveat, quis est qui hanc naturam animis esse tributam neget? Inanimum est enim omne, quod pulsu agitatur externo. Ouod autem est animatum, id motu cietur inproint exposure, quanam convenienta & co

πεφασιβύε τε υφ έαυτε κενειβύε, ψυχης εσίαν τε κ λόρον τετο αυτό τις λέρων εκ αιχυνεί). παν χο σωια ω ιβύ θξω- χεν το κινείως, άψυχον. ω δε ενδοθεν αυτό θξ αυτε, έμψυ- χεν ως ταύτης έσης φύσεως ψυχης. ε δ' όξι τετο ετως έχον, τω άλλο τι ε) το αυτό αυτό κινεν, η ψυχων θξ ανάγκης αγένη- τον τε κ αθανατίας αυτης έμανως. Plat. Phædr.

teriore, & suo. Nam hæc est propria natura animi, atque vis: quæ si est una ex omnibus, quæ seipsam semper moveat; neque nata certe est, & æterna est. Hac jam ratione animi immortalitatem Socrates demonstrare volebat.

Giceroni quidem ratio hac maxime probatur:
Licet concurrant, ait Gicero (1), plebeii om-

nes philosophi, (sic enim ii, qui a Platone, & Socrate, & ab illa familia dissident, appel-

feleganter explicabunt, sed ne hoc quidem ip-

fum quam subtiliter conclusum, intelligent.

Jam vero, Collega mei Doctissimi, bona cum vestra venia, vos interrogare velim; quamnam philosophorum sectam aut familiam sequamini? Vereor quidem, ne Cicerone judice, magno sane philosopho, vos viri eruditi in plebeiis philosophis numerandi sitis. Etenim persuasum habeo, inter vos omnes satis constare, hoc Socratis argumento, non animi humani, sed Supremi, i. e. Dei, æternitatem tantum constitui: animam namque humanam, nunquam fuisse ortam, sed ab omni extitisse æternitate, primamque rerum esse causam, nostrum nemini ulla unquam poterit ratione persuaderi. Nondum igitur nobis Socrates exposuit, quanam convenientia & conjunctione rerum adducti, ad animi immortalitatem cognoscendam perveniamus.

Alias

im

fing

exe

mo

dei

tem

du

be

m

ut

re

fir

te

<sup>(2)</sup> Tufcul, Quæft, Lib. 1.

Alias equidem profert Socrates rationes, ad immortalitatem animi explicandam; sed hic singulas proponere non licet; uno solummodo exemplo, quod præter alia omnia, animi immortalitatis patesactionem polliceri videtur, sidem vobis saciam, non alibi sælicius rem Socratem confecisse.

In Platonis Phadone sibi proponit demonstrandum, naturam animi esse simplicem, neque habere quidquam admixtum, dispar sui atque dissimile, ac propterea esse immortalem. Ex hac utique ratione rem sore confectam merito speres. Videamus igitur num in natura animi simplici ac individua explicanda, satis illi ex sententia successerit.

Primum igitur, Illæ naturæ, quæ uniusmodi semper sunt & sui similes, ab omni concretione omnino sunt vacuæ; quæ vero admixte funt atque concretæ, mutabiles etiam funt atque variæ. Si ergo nobis exploratum fuerit, quænam naturæ mutabiles funt, multiplices atque variæ; cognitum etiam habebimus, quænam sunt coagmentatæ ac dividuz. Tam vero perspicuum est, naturas omnes varias ac mutabiles, cerni posse, aut aliquo alio sensu percipi: eas autem, quæ simplices sunt & uniusmodi, ratione sola & cogitatione comprehendi, nec cerni posse. Quum igitur animus cerni nequeat, & ideo in rebus fit immutabilibus, ex eo conficitur, eum ex pluribus

pluribus naturis non concretum effe & copularum, fed effe simplicem ac individuum. Deinde, animus, cum corporis fentibus est fubjectus, ad ea rapitur quæ mutabilia funt, eifque inhærens, errat, perturbatur, & quasi ebrius vacillat : cum vero ea confectatur, in quibus corporis sensibus non illi opus est, ad ea se confert, que pura sunt, immutabilia, ac a. terna; arque in eis, quamdiu fui juris eft, tanquam sibi cognatis, est infixus: & tum quidem ab omni liberatur errore, & quippe quod cum immutabili consociatus est, ipse semper est uniusmodi. Hanc aurem animi affectionem, fapientiam vocamus aut prudentiam. girur naturis eis, quæ uniufmodi semper sunt & fui similes, animus similior fit, quam aliis ullis; ipsum simplicem esse, & ex nulla alia natura concretum, plane constat. Denique natu-ra jubet, corpus quidem servire, animum autem imperare; cum itaque in hoc, naturæ divinæ fimilis fit animus, perspicuum est, in eo inihil mixtum effe aut concretum. Ex hisce gitur omnibus fatis cognitum habemus, animum esse indissolubilem, vet ad quiddam indissolubile quam proxime accedere, ac propterea effe immortalem (1).

Hac

Σκόπει δε (ξου) ο Κέδης, εἰ ἐκ πὰντου το εἰρημούων τάδε ἡμον ξυμδαίνει το μου θείω κὶ α΄βενάτω κὶ κοιτοῦ κὴ μονοειδοῦ, κὰ αὐθιάλυτω, κὰ ἀξι ἀσκότως κὰ το ταμτα ἔχωντ ἐαμτοὸ, ἀμωίοτατον ἔឿ ψυχὸν, τοῦ δι ἀνθρωπόνω κὶ θια τοῦ κὰ ἀνοῦτω κὰ πολυειδεῖ κὴ θιαλυτοὸ, κὰ μισθέποτε κ<sup>™</sup> το κὸταὶ ἐχοντι ἐαμτοὸ, ὁμοίοτα ον κῶ ἔឿ σῶμα. ἔχοιδο π πολα

Hoc modo probat Socrates, animum natura esse simplicem ac individuum, proinde dissolvi aut dissipari non posse, sed in aternum esse duraturum. Atque in hac ratione proponenda, cum omnium sit validissima, qua ad immortalitatem animi explicandam adseruntur, vobis, ut opinor, sidem seci, philosophorum parentem a quidem principem, nondum nobis ante o culos animi immortalitatem posuisse.

Hujulmodi, inquam, rationibus, immortalitatem animi apud amicos sibi Socrates suscepit demonstrandam. Ad omnem autem hominem cordatum provoco, vos etiam viros eruditos appello: Ecquis est hominum mortalium, animi immortalitatis ignarus, inscius, atque rudis, nec ad eam percipiendam, nisi convenientia, conjunctione, & continuatione rerum deducendus; qui ejusmodi instructus rationibus, eam cognitam habere poterit & judicatam? Quocunque demum modo sibi persuadebat Socrates, animum æternum esse & immortalem, certe planum eft, hoc illi non fuiffe exploratum, rerum na--turas indaganti, indeque quid verum sit depromenti. Videor mihi videre hominem, qui nulla indagatione sua, sed casu & fortuna veritatem aliquam offendit, ac ne ludibrio aliis sit & despi-ACLA of their touch any and or Come her waste

Το ταυτα άλλο λέγειν, δ φίλε Κέδης, ως έχ ετω έχει; Ουν έχουψ. Τι εν τέτων ετως εχόνων, δε έχε σωνιατι υθο παχύ διαλύεις σεοσήκει, ψυχη δε αυ το δράπαν αθταλύτη Το, η ΕΓΓΥΣ ΤΙ ΤΟ ΤΙΟΥ;

catui, quod rem injudicatam affirmet; omni mente, & cogitatione, curaque versatur, ut quemadmodum ea dicatur, aut cur ita se habeat, incassum oftendat.

Equidem confitetur Socrates, animi immortalitatem, si quis in eam, considerationem suam intenderit, magna involutam esse obscuritate, & perdifficiles habere explicatus (1). Arduæ tamen res & obscuræ, si modo captus sint hominum, non dubium est, quin explicari, firmisque rationibus omni possint homini persuaderi. Nondum vero Socrates immortalitatem animi eis liberavit difficultatibus, quibus irretita tenetur, nec ex tenebris erutam, in hominum conspectu collocavit. Aperte sane & ingenue satetur Simmias apud Platonem (2), vel propter magnitudinem rerum ac difficultatem, vel propter animi humani imbecillitatem, fibi Socratis rationibus de animi immortalitate nondum esse persuasum; nec adhuc posse aliter sentire, quam ipfe alias, & alii plurimi sentiebant; animum, nimirum, nihil aliud esse nisi harmoniam, aut quasi concentum, ex intentione corporis nascen-, metri. Videor mility idere hominent gut nulla

32 Mind half St.

sliedem offenda, at ne ludibile misself.

<sup>(1)</sup> דוֹ, "בּסְח, טְּעָנִי דִשׁ אַבְּאָלִידִם עִשְּׁי עִהְ לֹסִגְּבִּי בֿילְבָּשׁׁי אַבּאָרַ-

<sup>(1)</sup> Τι, ερη, υμίν τα λεχθεντα μων μη σοκει επεως κερε εξ; πολλάς χὸ εξή επε εχει υπο μας κὸ ἀνπλαβάς, εξη εδή τις ἀντὰ μέλλει ἰπανῶς βιεξιέναι. Plat. in Phædon.
(2) Αλλά μῶν (ἢ εξί εναι. Ελικός) ἐδ' αὐτὸς εχω εποπη ἀπιςῶ, ἐκ γε εξί λεγοιμών. ὑπὸ κις τοι τε μεγέθες κεὶ ῶν ἐι λόροι εἰσὸ, κὶ τὴν ἀνθρωπίνην ἀθένωαν ἀπιμάζων, ἀναγκάζομαι ἀπιςίαι επε εχει πας ἐμαυτῷ κει τη ερημένων. Id. ibid.
Εμώι

tem, qui, mortuo corpore, flatim diffipatur &: velle cereris, fibi certe perfrafille vides traplafave

pins Platinis eum librum, qui est de anima disse Ex hoc igitur argumento nihil aliud mihi videtur Socrates promeruisse, nist omnium hominum erga fe benevolentiam; qui tot attulit ra-'simma odina C 2 ratisco icas a tiones'

brur.' Mec minum fene; quirquid en

Εμόι ηδ, ω Σωκρατες, επειδή η σείς εμαυτόν η σείς τον δε σκοπώ τα είς ημένα, ε πάνυ φαίνε) ίνανως είς πολ. Και δ Σωκεάτης, ίσως ηδ, έφη, ω έταιςε, άληθή σοι φαίνε) άλλα λέγο όπη δη έχ ίνανως. Ταυτή έμοιχε, ή δ' ός, ήδη η ωσί αρμονίας αν πε κ) λύεας τε κ) χορθών πη αὐτὸν τυπον λόγου Αποι ως η μ αρμονία ἄορατόν τι κ) ασώματον, κ) πάγκαλόν τι κ) θειόν όξην δι τη ήρμοσμένη λύρα αὐτη δ' η λύρα κ) αἰ τις δετον ότη εν τη περιοσμένη λυξά αυτη ε η λυξά και το και το και τη κυριοσμένη κυριοσμένη το και δια το και το τυγχάνη ή ψυχή έσα άρμονία τίς, δηλον ότι όταν χαλαθή το σωμα ήμων αμέτεως, η όπταθη έσο νόσων κὶ άλλων κακών, την με Τυχήν ανάγκη δυθός υπάρχει απολωλέναι (καιπες έσαν θει-οπάπην) ώσσες κ) αι άλλαι αρμονίαι, αι τ' δη τοις φθογγοις κ) en rois al Sumue your eppois man. Id. ibid.

In eadem erat opinione Echecrates: Nú 700 Oest, & Φαίδων, συγγνώμην γε έχω ύμιν. η ηδ αυτόν με νύν ακέσαντα σε τοιξτόν τι λέγειν σε εμαμτόν επέρχε), Τίνι εν επ πιςεύ- το με λόγω; ο ηδ σφοδεα πιθανός ων, ον ο Σωκράτης ελεγε λόγον, νύν εἰς ἀπιται καταπίπωκε. θαυμαςῶς ηδ με ο λόγος ετος ἀντιλαμβάνε), η νῦν η ἀεὶ, τὸ ἀρμονίαν τινὰ ἡμῶν ἐξ)

The Juxiv. Id. ibid.

Aristoxenus, musicus, idemque philosophus, intentionem ipfius corporis quandam, velut in cantu, & fidibus, quæ harmonia dicitur: fic ex corporis totius natura, & figura, varios motus cieri, tanqum in cantu fonos. Hic ab artificio suo non recessit, & tamen dixit aliquid, quod ipsum quale esset, erat multo ante & dictum, & explanatum a Platone. Cic. Tuscul. Quaft. Lib. 1.

tiones ad animi aternitatem explicandam, ut velle cæteris, sibi certe persuasisse videatur. Sapius Platonis eum librum, qui est de animo, diligenter evolverat Cicero: Sed nescio quomodo fait (1); dum lego affention; cum posui librum, & mecum ipse de immortalitate animorum cæpi cogitare, affensio omnis illa elabitur.' Nec mirum sane; quicquid enim omni splendore eloquentiæ, omnique varietate imaginum pulcherrimarum decoratur, & concinne dictum, tandem argute concluditur; facili negotio hominis assensionem captat, & furatur: Cum vero ornamentis orationis neglectis, ad animi notiones totos nos conferimus, & rem ipsam per se, nudam & apertam perspicere volumus, nihil nobis in mente relinquitur, nec habemus tandem in quo conquiescamus.

Mihi igitur liceat pro certo habere, philosophos omnes antiquos, qui animum immortalem esse sentiebant, hanc veritatem, rerum naturam perveftigando, non effe consecutos, nec ullis omnino rationibus ab ea profectis. Ex quo facile intelligitur, quid cause sit, cur philosophi illi antiqui, in animi immortalitate tam frequenter hæsitent atque dubitent (2). de, to demonde the make it

am

a

n

10 i

nego philosophis, internocen

<sup>(1)</sup> Tufcul. Quæft. Lib. 1. (2) Ei માં દેખ જ માર કેટલા મહેલ મા, છે જારા કેટલે હાલાવા, મું મે પ્રાપ્ત મહામા લેજારા મે જોલાલ, મું મોર દેલમાં પાત્રમે મહામાર કિલ્લીમા, માં મે પ્રાપ્ત મું દેશ દેશમાલા લે કેટલામે જ મારુ, હો તેને પાર્ટમજાય મેં પ્લાપ્ત છે માં જો

Jam vero, si nemo philosophus antiquus, qui animum esse immortalem docebat, ad hanc perductus est sententiam, ex certa quadam convenientia & conjunctione rerum; nobis quidem nunquam persuadebitur, primos homines nulla omnino doctrina institutos, rerum omnium rudes & ignaros, satis peritos suisse ac idoneos ad immortalitatem animi indagandam, patefaciendam, & proferendam. Veterum certe philosophorum optimi etiam & clarissimi, animi immortalitatem, non sua veri inquisitioni, aut rerum

μαη συναποθνήσκει, αλλά Θεές γε τές αξεί όντας, κλ. Xenoph. de Intt. Cyr. Lib. 8.

A. Audioritat quiden ad illam fantenium, quantis obijoris

Εννοήσωμο δε κὶ τηθε, ώς σολλη έλπις όζην ἀραθον αὐτο εθ. Δυοῖν ρό βάτερον όζη το τεθνάναι. ἢ ρό διον μηθεν εθ, μηθ αἰδησην μηθεμίαν μηθενὸς έχειν τὸν τεθνεώτα, ἢ, κτ τὰ λερόμονα, μεταβολή της τυγχανεί έσα κὶ μετοίκησης τῆς ψυχῆς, τῶ πόπε τὰ ἀνθένθε εἰς ἄλλον τόπον. — Τά τε ρό ἄλλα ἀνθαιμονέςτεροι εἰσην ὁι ἐκει τη ἀνθαθε, κὶ ηθη τὸν λοιπὸν χρόνου ἀθανατοί εἰσην, εἰπερ γε τὰ λερόμενα ἀληθή εξην. — ἀλλα ρό ἤδη ωρα ἀπέναι, έμοι μὶ, ἀποθανεμένω, ὑμῖν δὲ, βιωσυμόνοις. ὁπότεροὶ δὲ ἡμῶν έρχον) ὅπι αμείνου σραγμα, ἀδηλον παντὶ πλην ἢ το Θεῷ. Plat. in Apol. Socr.

Sed quæ sunt ea, quæ dicis te majora molire? M. Ut doceam, si possim, non modo malum non esse, sed bonum etiam esse mortem. — Nec tamen quasi Pythius Apollo, certa ut sint, & fixa, quæ dixero: sed ut homunculus unus e multis, probabilia conjectura sequens. Ultra enim quo progrediar, quam ut verisimilia videam, non habeo. — Sunt enim qui discessum animi a corpore putent esse mortem: sunt qui nullum censeant fieri discessum, sed una animum, & corpus occidere; animumque cum corpore extingui. Qui discedere animum censent, alii statim dissipari, alii diu permanere, alii semper. — Harum sententiarum quæ vera sit, Deus aliquis viderit: quæ verisimillima, magna quæstio est. Cic. Tuscul. Quæst. Lib. 1.

rerum occultarum investigationi, sed traditioni, totam acceptam referebant (1).

iminAre est soucentiant, en certa quadem con-

et

nı

tie

.29

q

blis

(1) "Ουτε 3 περυκεν α Βάνατος ημών εδείς ετ' ε τφ ξυμ-Bain, proite av Susaiuw, es sone rois non ois tande po is αλημούν άδεν λόγα άξιον δει τοῖς αλύχοις άλλ' ή χε σωματος κση ψυχή τότο ξυμβήσε) ένας η, ή κεχωρισμόν, πάθεις δε επός αιά χή τοῖς ΠΑΛΑΙΟΊΣ το η ίκροῖς λόγοις, οι δή μηνύσου ημίν αθώνατον ψύχλο Ε). δημετάς τε ίχει η πίνειν τας μερίτας πιμωρίας, όταν πις απαλλαχθη το σώματος. Plat.

Epilt. 7.

Expone igitur, mili molestum est, primum animos, si potes, remanere post mortem; tum, si minus id obtinebis, (est enim arduum) docebis carere omni malo mortem. A. Auctoribus quidem ad istam sententiam, quamvis obtineri, uti optimis possumus: quod in omnibus causis & debet, & solet valere plurimum : et primum quidem omni antiquitate : que quo propius aberat ab ortu, & divina progenie, hoc melius ea fortasse, quæ erant vera cernebat. Itaque unum illud erat infitum priscis illis, quos Cascos appellat Ennius, esse in morte fensum, neque excessi vitz, sic deleri hominem, ut fundi-- Sed qui nondum ea, qua multis post annis tractari capissent, physica didicissent, tantum sibi persuaferant, quantum natura admonente cognoverant: rationes, & causas rerum non tenebant: visis quibusdam sæpe movebantur, hisque maxime nocturnis, ut viderentur ii, qui vita excesserant, vivere. Cic. Tuscul. Quest. Lib. 1.

Ένιοι δε κ αυτόν (Θαλών) πρώτον είπειν φασιν αθανάτες τας Τυχάς. Diog. Laert. in Thal. Πρώτον τε φασι τέτον (Πυθαρός το διποφή ναι την ψυχήν κύκλον εναγκης αμείβεσαν, αλλό τε αλλοις ενθέιος ζώοις. Id. in Pythag.

Sed, quod literis extet, Pherecydes Syrus primum dixit, animos hominum esse sempiternos. Hanc opinionem discipulus ejus Pythagoras maxime confirmavit. Cic. Tufcul.

Quaft. Lib. 1

Πρώτος δε κή τονδε τον Χόρον 'Αιγυπίοι είσι επόντες, ώς Ludens Luza adavatos bei. To occurros de retas divovies, es dano (wov diel properor endus). emede de desendo navra ra प्रकृतकात, में जिल्लाक, में जीमार के तिमार के वैमारेट्र के कि विश्व किया मान שנישונות בסשי לבו או שבובו אווחו של בעדו שווים בו שבוס אואונים Animi igitur immortalitas, unum est caput religionis naturalis gravissimum, quod homines per se, nudis suis ornati viribus, nihil adjuvante alio, assequi non possunt.

Fateor quidem, quod præter rationes supra prolatas, aliæ etiam ex persectionibus summi Numinis, ejusque proyidentia depromantur, ad animi immortalitatem consirmandam: Quum vero illæ omnes in hoc nituntur sundamento, quod Deus sit, resque curet humanas; nemini eis animi poterit persuaderi immortalitas, nisi prius suerit cognitum, Deum esse, rebusque humanis consulere.

Ad id igitur, quod secundo loco propositum erat, progrediamur; ut perscrutemur num hominum genus, quam habere oportet cognitionem summi Numinis, eam sibi acquirere possit. Atque ut hunc locum diligentius tractemus, hic etiam, uti supra, homines cogitatione singantur, qui in lucem editi, solis suis viribus sint instructi; & ab omnibus ideis plane vacui atque nudi, in cognitione rerum persequenda, inventioni sua relinquantur.

Homines jam, hunc in modum constituti, quemadmodum ipsi sibi conscii sunt, omnes su-

- Terratofic Dea et se fin hiberthe, que-est en

σ ετεσ. τέτω το λόγω είσ δι Ελλήνων έχεήσαντο, δι αδώς σούτερον, δι Ιλ υςτερον, ως ιδίω αυπο έδυπ το έχω είδως το ενόματα ε γεάρω. Herodot. in Euterp.

os motus effe voluntarios, i. e. ejulmodi natura. ut in ipsorum sint potestate, ipsisque pareant? ita etiam judicabunt de rebus aliis omnibus qua moveri cernuntur, quasque pulsu externo non cernunt agitari. Hoc certe facient judicium de omnibus quibuscunque bestiis, sive nantes, sive volucres fint, serpentes, aut gradientes : idem quoque forsitan habebunt judicium de ventis & procellis, fluviis ac maribus (1): mihi autem dubium non est, quin illis fuerit persuasissimum. corpora omnia cœlestia esse animantia, suaque vi & natura moveri. O rem ridiculam! corpora inanima impulsu cieri interiore & suo! quid absurdius dici aut existimari potest? - Nobis equidem, quibus exploratum est, astra omnia ab omni vita penitus esse vacua, hoc perridiculum videri poterit. Quid aliud autem statuet homo, rerum omnium rudis & ignarus, nulla doctrina, nullis institutus disciplinis? Omnino conscius est suis motibus, seque sua sponte moveri: illi etiam obversantur homines atque bestiæ, varios motus peragentes, nullusque dubitat quin suapte vi & natura, non aliunde, ome reitm perlequende, inven-

<sup>(1)</sup> Quod si nubes retuleris in Deos, reserende certe erunt tempestates, que populi R. ritibus consecrate sunt. Ergo imbres, nimbi, procelle, turbines, sunt Dii putandi. Nostri quidem duces mare ingredientes, immolare hostiam sluctibus consueverunt. — Terra ipsa Dea est, & ita habetur, que est enim alia Tellus? Sin terra: mare ètiam; quem Neptunum esse dicebas: ergo & slumina & sontes. Itaque & sontis delubrum Marso ex Corsica dedicavit: et in augurum precatione Tibirinum, Spinonem, Anemonem, Nodinum, alia propinquorum sluminum nomina videmus. Cic. de Nat. Deor. Lib. 3.

nes agitentur: Quid vero illi obstabit aut officiet, quo minus alias omnes judicet naturas, maximeque cœlestes, quæ motu aliquo cientur, vi sua & voluntate moveri, quamdiu ignorat earum motiones ex alieno impulsu oriri?

Hominum quidem genus omne, adeo quafi natura, propensum etie videtur, ad ejusmodi opiniones, ut veterum nulli, etsi doctrina exquisita, summisque ingeniis philosophi, ab isti-usmodi prajudiciis, aut quasi anticipationibus, se vindicare unquam valuerint: sed solem, lunam, naturasque reliquas coelestes, animantes esse sum summis este sum summis este sum summis este sum summis este sum popana adoleverint. Son itaque dubium est, quin homines nulla imbuti doctrina, omnia qua moventur, quaque non cernunt aliunde agitari, pro animantibus habituri sint.

Quemadmodum autem homo, qui intelligit incolumitatem suam & salutem ab aliis pendere hominibus, expertus etiam intelliget, se sociorum posse iras placare, eorumque sibi conciliare benevolentiam, precibus, donis, venerando, supplicando, & similibus: ita quoque perspecto, vitæ commoda & utilitates, a ventis, procellis, naturisque cœlestibus, pendere; iisdem plane modis earum iras lenire studebit, earumque gratiam aucupari & savorem; nisi quod amplioribus obsequiis eas persequetur, quod nulla illi

in rerum universitate obversantur animantia que hominum generi magis prodesse aut obesse Sic homines per se, nulla exculti doctrina, de rebus sentient, opinor, & judicabunt. Nihil autem interest, quo nomine appellentur naturæ illæ; quas homines hujusmodi obsequiis profequentur, quaque prater alias omnes, fummis afficiuntur honoribus. Vocentur Dii, aut quodlibet aliud, omnino palam est, eas homines tantummodo observare tanquam naturas animantes, fibi multis partibus antecellentes, hujusque vitæ commoda & utilitates administrantes; sed nullam interea notionem habere earum virtutum aut perfectionum, quibus constat natura divina, quasque nos ad ipsam pertinere, certo fcimus. encirus celo el 1

Nam qui sodes isti assequi possent cognitionem summi Numinis? Poteruntne homines omnino rudes, indocti prorsus & impoliti, a consuerudine oculorum, aliorumque sensuum, se totos abducere, mentemque infinitam cogitatione comprehendere; quæ omnibus virtutibus perfecta & expleta, tanti hujus operis est molitrix, essectrix, & gubernatrix; quæ omnia omnium hominum cogitata atque sacta accurate spectat & considerat; quæ de animis nostris in vita sutura judicium habebit, eorumque singulos pro meritis suis in æternum remunerabit? Qui nullam habere possunt notionem animi humani corpore liberati; poterunt illi cogitatione sibi singere mentem persecte & absolute infinitam, primam rerum omnium

nium causam, cujus vi & intelligentia, omnia quæ existunt, designata erant & confecta? Qui solem, lunam, & reliqua sidera, magna putant esse animantia, sibique videntur experti intelligere, res suas ab eorum vi & ratione pendere; losne credis, ab hisce naturis animos suos revocantes. mentem conquisituros esse infinitam & incorpoream, in cujus potentia & sapientia suam possint meliore jure collocare fiduciam, cujusque a bonitate omnia bona, omnemque expectent salutem? Ego certe nulla conjectura affequi posfum, qua ratione homines nullis instructi difciplinis, ab omni doctrina plane nudi, animo suo, a sensibus penitus avocato, mentem queant -comprehendere infinitam, folis, lunz, omniumque siderum conditricem, rectricemque, quaque hæc omnia ad voluntatem suam exequendam, tanquam machinas adhibet & instrumenta.

Si ex eo quod cecidit, de eventuro itidem judicare licer; plane quidem constat, fieri non posse, ut homines per se, nulla imbuti doctrina, ad mentem infinitam unquam valeant explorandam. Atque hoc quidem jure merito autumare videmur, cum ex philosophis antiquis pauci admodum, ullam mentis infinitæ, primi rerum authoris, notionem habuerint; verum omnes omnium disciplinarum philosophi, si Anaxagoram forsitan excipias, aftra esse animantia asseveraverint. Hac in opinione erat Pythago-O .cod sould make Decs. C

le Par Deor, Lib. e.

ras (1), Plato, Zeno, denique alii omnes. Balbum tantum audiamus de hac re apud Ciceronem, omni ratione contendentem.

"Quare, inquit Balbus (2), cum solis ignis similis eorum ignium sit, qui sunt in corporibus animantium; solem quoque animantem esse

(1) Τόν τε τε την η ην άκες, άσειςτη η νοσιείν, η τα έν αιτή πάντα θυντιά τον εξί, η κατ δαρούν, η ύμα, η πάντα τα τα τα αν αυτή αθάνατα, η θιά τυπο θεία, ηλίον τε η συλίνην, η τές άλλες άξερος, ή Θεός όπι πρατά ηδ το βραμόν έν αυτοίς, δαπέρ όξι ζωύς άπεν. Diag.

Laert. in Pythag.

Νομίσαι δε θη δή πάντα τὰ κατ' έρανδι ταμτα ε) ζωμν χένη. δ δη πάν χεη φάναι βείου χένος άς φων γεγονέναι, σώμαπος μβι τυχὸν καιλίς κ, Διιχής δ' ενσαμμονες άτης το κ) ἀείσης.

τοις δε ανθρώποις έχεην τεκμής ιου ε) τε γεν έχεν κεν κεν πράθει, δια το βεξελάμβια πάλαι πράθει, δτι τα άυτα απί πράθει, δια το βεξελάμβιου, άνω κ) κάτω, τοτε μέν έτερα, άλλοτε δε άλλα πράθου, πλανάδι το κ) κάτω, τοτε μέν έτερα, άλλοτε δε άλλα πράθου, πλανάδι το κ) με πακυκλείδι.

Plat. in Prinom. Δε άγαδοι, καταλάδιμεσα νύν, ως έπος είπος, Ελληνίς, πάντα κόξπος την άυτην όδον ε), άλλ άπα άς εα λήνης, φαιρές άυτα κδέπος την άυτην όδον ε), άλλ άπα άς εα με τέτων, επονομάζοντες πλανητά άυτά. Id. de Legib.

Lib. 7.

De Platonis inconstantia longum est dicere: qui in Timzo, patrem hujus mundi nominari negat posse; in legum autem libris, quid sit omnino Deus, inquiri oportere non censet, — Idem & in Timzo, & in legibus, & mundum Deum esse, & cœlum & astra, & terram, & animos, & eos, quos majorum institutis accepimus: quæ & per se suat salsa perspicue, & inter se vehementer repugnantia. Atque etiam Xe, nophon paucioribus verbis eadem sere peccat. Facit enim in iis, quæ a Socrate dicta retulit, Socratem disputantem, formam Dei quæri non oportere; eundemque & solem, & animum Deum dicere; et modo unum, tum autem plures Deos. Cica de Nat, Deor. Lib. 1.

(2) Cic. de Nat. Deor. Lib. 2,

esse oportet, & quidem reliqua astra; que oriantur in ardore coelesti, qui æther, vel coelum nominatur. Cum igitur aliorum animantium ortus in terra fit, aliorum in aqua, in aere aliorum; absurdum esse Aristoteli videtur, in ea parte que sit ad gignenda animalia aptisfima, animal gigni nullum putare. Sidera autem athereum locum obtinenta qui quoniam tenuiffmus eft, & semper agitatur, & viget; necesse est, quod animal in eo gignatur, idem quoque sensu acerrimo, & mobilitate celerrima esse. Quare cum in athere aftra gignantur, consentaneum est, in iis sensum inesse, & intelligentiam. Ex quo efficitur, in Deorum numero aftra esse ducenda. Etc. nim licet videre acutiora ingenia, & ad intelligendum apriora corum, qui terras incolant eos, in quibus aer sit purus, ac tenuis, quam illorum qui utantur crasso coolo, atqueconcreto, Quinetiam, cibo quo utare, interesse aliquid ad mentis aciem putant. Probabile eft igitur præstantem intelligentiam, in sideribus esse, quæ & ætheream mundi partem incolant, & marinis, terrenisque humoribus longo intervallo extenuatis, alantur. autem aftrorum, atque intelligentiam maxime declarat ordo eorum, atque constantia. Nihil est enim, guod ratione & numero moveri possit sine consilio; in quo nihil est temerarium, nihil varium, nihil fortuitum. Ordo autem siderum, & in omni æternitate confantia, neque naturam fignificat; est enim plena

· plena rationis: neque fortunam, que amica varietati, constantiam respuit. Sequitur ergo, out ipla sponte, suo sensu, ac divinitate moveantur. Nec vero Ariffoteles non laudandus in eo, quod omnia quæ moventur, aut natura moveri censuit, aut vi, aut voluntate : moveri autem solem, & lunam, & sidera omnia: quæ autem natura moverentur, hæc aut pondere deorsum, aut levitate in sublime ferri: quorum neutrum affris contingeret, propterea quod eorum motus in orbem circumferretur, Nec vero dici potest, vi quadam majore fieri, ut contra naturam aftra moveantur; que enim potest major este? Reftat igitur, ut motus aftrorum sit voluntarius. Que qui videat, non indocte solum, verum etiam impie faciat, fi Deos effe neget. Nec fane multum interest, utrum id neget, an eos omni procuratione atque actione privet : mihi enim qui onihil agit, effe omnino non videtur. Effe · igitur Deos ita perspicuum est, ut id qui neget, vix eum fanæ mentis existimem.' Hujusmodi argumentis fibi perfudebant philosophi aftra effe animantia. 21 , amiram 22 , inch

longo intervallo extenuatis, alantur., Senfirm Si vero viri eruditi, omni disciplina, omnique acie ingenii muniti, rem ipsam veritatemque perscrutari non poterant, sed in magna ejus ignoratione perdurarunt; homines omnino rudes & nulla prorsus excultos doctrina, per se solos, nihil adjuvante alio, ad eam penitus perspiciendam & explorandam valuisse, qua tandem ratipieria

one

one statui potest? Mihi ne ut dubitem quidem relinquitur, quin istiusmodi homines, non solum sidera pro animantibus habituri essent, sed ab eis quoque solis bona sua sperarent, ea sola metuerent, & revererentur; nunquam suspicaturi aliquam esse naturam incorpoream, omni expletam intelligentia, & virtute, quæ ipsa cerni nequeat, quamvis ejus sint omnia quæ cernuntur opera.

Quid dubitamus igitur affirmare, homines sibi solis relictos, nullaque informatos doctrina adventitia, nullam summi Numinis habituros esse cognitionem?

Verum quidem est, nonnullos suisse philosophos antiquos, qui omnium rerum descriptionem & modum, mentis infinitæ vi ac ratione designari & confici volebant: Quam sententiam, si non Thales Milesius (1), certe Anaxagoras primus ex Græcis philosophis in medium protulit. Unde autem Anaxagoras hanc didicerit veritatem, (ob quam, quasi inauditam in omni memoria,

<sup>(1)</sup> Thales enim Melesius, qui primus de talibus rebus quefivit, aquam dixit esse initium rerum: Deum autem, eam mentem, quæ ex aqua cuncta singeret..——Anaxagoras primus omnium rerum descriptionem, & modum, mentis infinitæ vi ac ratione designari, & confici voluit. Cic. de Nat. Deor.

Πεῶτος ( Αταξαρόεας) το ύλη νεν δη κουν, αξεμώνος επο το σγρεφματος. Πάντα χεήματα ωδ όμο. Ατα νος έλθος αυτά διεκόσμησε. παρό κο νος επεκλήθη. Diog. Laert. in Anaxag.

noria, ipse Mens appellatus est) vobis declarare non possum: Illum vero ex rerum natura per-specta, eam sententiam haustam aliis propinasse. nulla conjectura ducti fuspicari possumus. Hanc equidem veritatem ab Anaxagora acceptam, gaudens libensque amplexus est Socrates; ex eis autem qua de Anaxagora Socrates affirmat, perspicuum fatis eft, eam neutiquam indaganti rerum causas Anaxagora obvenisse (1). Nec alius quidem ullus est philosophus antiquus, qui rerum causas, alias ex aliis apras, & necessitate nexas perspiciendo, ad cognitionem primæ cause, antea ignotæ, perductus esse videtur. Ex Platonis Timeo plane constat, magnum illum philosophum, qui quasi Deus quidam philosophorum habebatur, hanc nequaquam explorasse veritatem, rerum inter se cohærentium seriem persequendo.

Verbo dicam, philosophi veritatem hanc omnino non assecuti sunt, rerum naturam investigando; sed eam amplexi sunt, tanquam rem sibi a majoribus traditam. Quia non considebas

<sup>(1)</sup> Απο δη θαμμας ής, ω έταις ε, ελ πόδος αρόμην φερίμθος, επειδή προϊών η αναγινώσκων, όρω ανδρα, πό μόν νω έδεν χρώμου, εδε πνας αιτίας επαιπώμερον είς το διακοσμέν το πράγματα, σερας δε κ αι θέρας κ υδατα αι πώμθου, κ αλλα πολλά κ ατοπα. Κ μοι έδοξεν διμοιότατον πεπουθέναι ω περ λέγων όπ Σωκράπης πάντα όσα πρόπει, νῶ πραπει κα πείτα δη χειρήσας λέγειν τὰς αιτίας έκας ων ων πράπω, λέγειν τὰς αιτίας έκας ων ων πράπω, λέγειν τὰς αιτίας έκας ων ων πράπω, λέγειν τὸς αιτίας έκας ων ων πράπω, δη ξύγκες) με τὸ σώμα θξ ες έων κ γένομον. κλ. Plat. in Phæd.

bas, inquit Cotta apud Ciceronem (1), tam esse id perspicuum, quam tu velis, propterea multis argumentis Deos esse docere voluissi. Mihi enim unum satis erat, ita nobis majores nostros tradidisse. Sed tu autoritates omnes contemnis, ratione pugnas. Patere igitur, rationem meam cum tua ratione contendere. Affers hac omnia argumenta cur Dii sint: remque mea sententia minime dubiam, argumentando dubiam facis. Ipsi igitur illi philosophi, qui Deum esse consitebantur, non sua rerum indagationi, sed majoribus suis, eam cognitionem acceptam referebant (2).

Hic ergo aliud habemus caput religionis naturalis, quod quidem homines per se, nihil adjuvante

(1) De Nat. Deor. Lib. 2.

(2) Ο ωρώτος τάυτα καποων, βόςβαεςς ών. παλαιός ηδ Λή τόπος έθρε με τευ ωρώτες τάυτα εννοήπαντας διά το κάλλος τής θεσνής ώρας, ην 'Αιγυπός τε κ Συρία ίκανως κίκτη). —— οθεν κ πανταχόσε κ διά ε' Εκάκι, βεξασαγισμμία χεόνω μυτετή τε κ απόρω. διό θαρρένθαι χθη τάυτα είς νόμες θίως. τό ηδ μη πίμια τα θεία έναι, η τάδιε μη θεία, σαρώς έκ εμφρόνων. — ή δι ύςερεσα ημίν είς το θεσινόν φύπς τε πελ τόν έκή τόπον, οπερ έιποιορ, ύςερον ημίν ωθαδέδωκε τό τέ τον τόν εκή τόπον, οπερ έιποιορ, ύςερον ημίν ωθαδέδωκε τό τέ πων τόν θεών τε κόσμε καθανόμια. λάβωμο διέ, ώς 'ο, π περ τον τόν Θεών τε κόσμε καθανόμια, κάλλιον τέτο είς τέλος απερραζόμεθα. κ δικ κόσμε καθανόμια, κάλλιον τέτο είς τέλος απερραζόμεθα. κ δικ κόσμε καθανόμια τα τοι ευτα αναμφιστιπίτως δεδικίσκεν πολλή δ' έλπις άμα κ καλή, κάλλιον κ δικαικ δικαικ δικαικ καλλιον κ δικαικ δικαικ, κάλλιον κ δικαικ δικαικ καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον καλλιον κ δικαικ καλλιον κ

yours Bregwoig. Plat. in Epinom.

Juvante alio, nequeant vi sua, & intelligentia e-

Hactenus mihi videor oftendisse, homines rudes & indoctos, nec ad animi immortalitatem investigandam; nec omnino quod Deus sit, quæque sint ipsius persectiones ac virtures, per se satis aptos esse & idoneos. Jam vero homines horum capitum prorsus ignari, nullam quidem vitæ, quæ futura est, sibi singere possunt notionem; nedum quæ vera fint in ea commoda, quæque sinceræ voluptates animantium rationalium inter fe consociatorum, ullo modo perspicere: neque intelligere sane illorum est, quæ fint leges natura, quibus non tam corporis motus externi, quam interiores animi affectus dirigantur; quibusque solis constanter observatis, animi nostri ita possint componi, ut corpore soluti, toti apti fint ad felicitatem rationalem perfruendam, in aliorum animorum societate, qui ipsi etiam nullis inclusi sint corporibus: Homines, inquam, qui minime valent, ad immortalitatem animi explorandam, nec omnino quod Deus fit, quæque fint ipfius virtutes & perfectiones; reliqua quoque illa capita, que religionem spectant naturalem, penitus ignorent necesse est. Nec enim fieri potest, ut vel minima veræ religionis species, apud homines ita educatos, uf quam reperiatur:

Hisce jam expositis principiis, ad id, quod extremum mihi proposui, perventum est. Vos autem,

autem, viri eruditi, de toto hoc argumento incorrupte atque integre judicabitis: ac de auctore illo, cuius supra mentionem habui, sententiam feretis vestram; num scilicet ille rationi, rerumque naturæ congruenter sentiat atque loquatur, cum in sua Christianitate rebus creatis coeva, totus affirmet, nullam posse Deum religionem hominibus impertire; quæ capita complectatur ulla, aut instituta, quorum cognitionem homines per se assequi non possint? Ad me quidem quod attinet, quum mihi sit persuasissimum, homines rudes, nullaque excultos doctrina, ad magna religionis naturalis capita eruenda & perspicienda, nullo modo sufficere; non possum non plane & aperte declarare, me pro certo atque cognito habere, non solum auctorem illum vehementer errare; sed tantum abesse ut non fit religio divinitus revelata, propterea quod capita comprehendat, quæ homines nulla fua poffint indagatione explorare; ut nisi Deus hominibus ea patefecisset religionis naturalis capita, quæ ipsi per se investigando non erant, nulla unquam in hoc mundo vera extitura effet religio. Quod vero per animos hominum antiquisfimorum, opinio pervaserit de immortalitate animarum, de fummo Numine, divinaque providentia; hoc mihi argumento est firmissimo, Deum cum hominibus scientiam rerum olim communicasse, eisque divinitus, seu via quadam extraordinaria, res sacras, aut religiosa aliqua jura revelasse. Longiter restore the first the modern wilcon

E 2 Quicquid.

Quicquid demum cause sit cur homines hisce temporibus, de ingenii sui magnitudine magnifice adeo prædicent; omnique exultent oftentatione, quasi omnia religionis naturalis capita pervestigare, & cognita habere queant, nec fibi opus fit divina revelatione; (cum tamen quæ crepant insolenter, tanquam ingenii humani aciei obvia & opportuna, non nisi a revelatione olim profecta, per majores acceperint ) Quicquid, inquam, causæ sit quare homines hisce temporibus, de viribus suis indocte adeo & immoderate glorientur: non dubium est quin antiqui omnes ingenue confessi sint, suam rerum scientiam angustis esse terminis definitam (1); seque minime sua sponte valere ad magna religionis naturalis capita explorate percipienda; ob idque se divinæ revelationis indigere, quod omnia quæ religionem naturalem interius spectent, divinitus expectanda

Itaque

(2) ไท่ง ปร อาอุเลง รสบาทง ทั้ง ผู้ทราชิเมิง สลุ่งสม, เปลงเมิง สิง พอรา

<sup>(1)</sup> Depravationem, fæditatem, & ignorantiam, quibus tenerur animus humanus, hoc modo graphice expressit Socrates: Νῦν & ἐπομθ με ἀληθή πει ἀμτς, διον ἐν τω παείνη καίνε) τεθεάμεθα μβήτοι διακεί μθμον ἀυτό ώστερ ὁι τὸν δαλάπιον Τλαδιον ὁρωντες, ἐκ ἐν ἔη ραδίως ἰδριεν ἀμτό την ἐρχαίαν φύσιν, ἀπό τὰ τὰ παλαιά τὰ σώματρε μέρη, τὰ με ἐκκικλάιδζ, τὰ δε συντενρίφθαι, κὰ πάντως λελωδίος ἀπό της πυμάτων ἀλλα δε προσπεφυκέναι ός ρεα τε κὰ φύπια κὰ πίσται ώς παντή μαϊλλον θηθιά ἐρικέναι ἡ διος ἡν φύσει. ἔτω κὰ τὸς ποντή μαϊλλον θηθιά ἐρικέναι ἡ διος ἡν φύσει. ἔτω κὰ τὸς ποντή μαϊλλον θηθιά βακεμβήτην ἀπό μυείων κακών. Plat. de Rep. Lib. 10.

Itaque optimi quique philosophi aperte palamque profitebantur, naturam summi Numinis, ejusque virtutes & perfectiones, difficillima esse investigatu, sierique non posse ut quisquam ea hominibus explanet (3): Iidem non dubitabant

γνώσκειν δο θεκίς δυτες, τω ΔΙΚΑΊΩΝ αγνώμως αν κην μο, δυτές τοι στοι. — Τὸ δη μέριςον αρετής, ε καλῶς αρατη θρωνον, ημίν γερενεν αίπον, ως άρπ σημαίνειν εκ τω εξοπωνών μοὶ σφόθρα δοκεί μεξον με βο ερεθής μεθεί ήμας πολ πείδη τῶς ΕΤΣΕΒΕΙΑΣ είναι τω θνητώ γώει. τετο δι δη δι άμαθίαν τύν μεγίτην εν ταϊς αρίσαις φύσειν ε γερονε, λεκλεον, αειςαι δι είσιν, αι χαλεπώτατα με άν γενόμομι, μέριςον διε δορελος αν γίγνων . — τετο δη εν το μέρος φαιδο φύσει κυριώταλον με διγγων ώς διόν ε μάλιςα με αεισα μαθείν, εί δισκοι πε. αλλ εδ' αν διδάξεις, Ε΄ ΜΗ ΘΕΟΣ Το ΦΗ ΓΟΊΤΟ. Id. in Epinom.

Ο υίε ἀφερν δὰ ποίξ το θείον, Έτα ἀγνοεί σε τίω ἀνθρωπίνιω φύσιν. ἐκς διδεν δπ διδάσκον ος τωπό, ξυνακολεθάσει τὸ
μαθήσε τὰ διδασκόμερα ὅπ δὲ διδάσκει τῶτο ἀυτο ἡμῶς,

par Saroule de nuers, bide d'nare. Id. ibid.

Τέτων πάνων νομοθέτης όσις νῶν κέκτη) κỳ τὸν βραχύτατον, ἐπο]ε μὴ τρλμήση καινόριμῶν, όπὶ Θεοσέβειαν, ἢπις μὰ σαφες ἔχει τὶ, πρέ μαι πόλιν ἐσωτε. κỳ μἰω ἐδ' ῶν ἡ πάτριος νόμος ἔιρηκι σεὶ θυσιῶν ἀποκωλύσει, μηδ ἐν το Θράπαν εἰδὸς.
ῶσιες ἐδ' Ο'Ν ΔΥΝΑΤ Ο'Ν εἰδίναι τῆ θνητῆ φύσει τῶν
τοιέτων σεὶ. Id. ibid.

Multosque præterea, & nostra civitas, & Græcia tulit singulares viros: quorum neminem nisi juvante Deo talem suisse gredendum est. — Nemo igitur vir magnus sine aliquo asslatu divino unquam suit. Cic. de Nat. Deor. Lib.

(3) Τὸν με ἐν ποιμτών κὸ πατέρα τεδε τε παντὸς ἀρῶν τε ἔρρον, κὸ ἐυρόντα, κὸς πάντας αἰδύνατον λέχειν. Plat. in Timzo.

affirmare, mihil certi in haci vita aut explorati. de immortalitate animi sciri poste; homini bafque non prius fore penitus perfuafum, animum effe aternum, quam id divino verbo aut revelatione confirmetur (4): Inter cos etiam constabat, quid gratum Deo sit & acceptum, fine revelatione intelligi non posse (5): Putabantque we street the AIKALIAN abrahuse an our

Hac fere dicere habui de natura Deorum, non ut eam tollerem, sed ut intelligeretis, quam esset obscura, & quam dis-ficiles explicatus haberet. Cic. de Nat. Deor.

στος κι σοί το με σαρές εἰσιέναι ον τω νύν βίω, ἢ ἀριύνατον Ε), ἢ ταγχάλεπον τι.

Παπράξαος, ἢ μαθείν ὅπη ἔχει, ἢ ἐυρενο ἢ, εἰ τᾶυτα ἀρύνατον, τὸν γῶν βέλπηςον τὰ ἀνθεωπίνων λόρων λαβόντα κὶ θυσεξεκεγκτότατον, ὅπὶ τέτε ὁχεμβον, ὡπες ὅπὶ χεθίας, μινθυνόντα διαπλάσαι τὰ βίον εἰ μὰ τις δύναιτο ἀσφαλές ερον, κὶ Exerduration of Belauorige oximalos à AOTOT OFTOT Trees dearroed Sivar. Plat. in Phad.

(5) Δηλον ότι τάυτα πρακθέου δις πυχράνει ο Θεός χάι-con τάυτα δε ε ράδιον είδεναι, αν μή τις η Θεκ ακπκούτος, η Θεκ ακέση, η δια τέχνης δείας ποείζη). Jambl. de vita

Dock

Pythag: Cap. 28.
Opas w ws w dopanes ou ber inder mels & Ochr bugo-Οράς εν ως εκ ασφαλές σοι δείν έλθεν σείς τ Θεόν ουξομίω, ενα μηθ αν επω πύχη, βλασφημέντος σε ακέων, εθέν αποθέξη) της πυσίας πάυτης πυχύν δε κὶ επερόν τι σερσαπολάσσης. έμοι τι εν δοκεί κράπον τ) ήσυ χίαν έχειν. —— αναγμαίον εν δει σειμίνεν εως αν τις μάθη ως δεί σερς Θεές κὶ σερς είνος εντικός το παρέςαι ο χεύνος επος, είνοι σείνος εντικός τι πάπον τ ανθρωπον τις όξην. Σ. Ο υπός όξην φ μέλει σεί ει τι δικά δοκεί μοι, &c. Plat. in Alcib. 2. Έρω ρό τοι εν ερί τι σε λέγω ως χεν παιδιοθηναι, σει εμε δε ε. ε ρό εδί στο σε διαφέρω, πλήν γε ένί. Α. Τίνι; Σ. Ο δλίπροπος ο ειλε βέλτων δεί κὶ συρώπερος, ή Περικλής, ο σες. Α. Τίς επος. ευθς βέλτων εξί κο σορώτερος, η Περικής, ο σός. Α. Τίς έτος, Σύχρατες; Σ. ΘΕΟΣ, & Αλκιβιάθη, Id. in Alcib. 1.

Remopol Lynn, ad Ablento.

reque adeo Pythagoram, ad ipsos instituendos e celo esse delapsum (6).

Utcunque igitur hodie nonnulli, qui altum sibi sapere videntur, intelligentiam suam gloriosius jactent & ostentent, suique ingenii acumine indignum esse statuant, divinam fateri revelationem: Antiqui tamen viri clarissimi, de seipsis non tam magnisice loquebantur; sed de viribus suis cautius & modestius sentiebant; seque divinæ revelationis indigere, aperte satebantur & ingenue (7).

### DIXI

(6) Καὶ μῷ τῶ Θεῶν τ Πυθαγόραν λοιπὸν καπείθμεν, ὡς ἀγαθόν πινα θαίμονα κὴ φιλανθρωπότατον ὁι μὰ τ Πύθιόν, ὁι θὲ τ Ηξ Υπερεορέων Απόλλωνα, ὁι θὲ τ Παιῶνα, ὁι θὲ τῷ τ σελίμω κατοικέντων θαιμόνα ένα ἀλλοι θὲ ἄλλον τῷ Ολυμπων θεῶν ἐφήμιζον, ὡς ἀφέλειαν κὴ ἐπανόρθωσην τῷ θνητὰ βικ, λέγρντες ἐν ἀνθρωπίνη μορφή φανήναι τοῖς τότε, ἴνα τὸ της ἐυθαμονίας τε κὴ φιλοσοφίας σωπλειον ἔναμομα χαρίση) τῷ θνητῆ φύσει. Jambl. de vita Pythag. Cap. 6.

(7) Η γε ἀνθρωπίνη σοφία ἐθέν μάλλον διθε τὸ ἄειςον αἰρείθος, ἢ εἰ κληρέμθρινος δ, π λάχοι, τῶτό πις πράποι. Θεοί θε,
ω παῖ, ἀιεὶ ὄντες πάντα ἴσασι τὰ γεγενημένα, κὴ τὰ ὄντα, κὴ
δ, π ৼξ ἐκάς κ ἀυτῶν ἀποβήση) κὴ τθ συμθελοδομένων ἀνθρώπων δις ὰν ἵλεω ῶσι, περοπημαίνεσην ἀτε κρὴ ποιείν, κὴ ἀ ἐχρὶ;
Χεπορh. de Infiir. Cyr. Lib. 1:

Hæc posse contemni, vel etiam rideri, præclare intelligo: sed idipsum est, Deos non putare; quæ ab its significantur, contemnere. Cic. de Divin. Lib. 1.

